UDK: 7.025.4+726.2 (497.6 Sarajevo ) “ 19 “

AMRA HADZIHASANOVIC
ZAVODA ZA ZASTITU SPOMENIKA PRI FEDERALNOM
MINISTARSTVU KULTURE I SPORTA

MODERNI' PRISTUP KONZERVACUI |
RESTAURACIHI SLIKANIH SLOJEVA ISLAMSKOG
SAKRALNOG PROSTORA | NJEGOVE
KONSEKVENCE NA PRIMJERU CAREVE
DZAMUE U SARAJEVU

APSTRAKT: Najznacajniji spomenici islamske sakralne arhitekture u
Bosni i Hercegovini predstavljaju potkupolne dzamije koje krase gotovo
svako vece mjesto. Ovi iznimno vazni spomenici kulture iz osmanskog
perioda u najvec¢em dijelu sacuvali su svoj izvorni arhitektonski oblik bez
obzira na ¢injenicu da se radi o gradevinama starim nekoliko stoljeca. U
enterijeru ovih objakata, medutim, nije sa¢uvan njihov izvorni dekor koji
je krasio zidove ovih dzamija u vrijeme kada su podignute. Jedan od razlo-
ga koji su doveli do ovakvog stanja nase kulturne bastine lezi i u pristupu
konzervatorsko-restauratorske zastite slikanih slojeva koji su se sedimen-
tirali na zidovima ovih objekata. Naime, ovakav pristup potpuno anulira
¢injenicu da se radi o enterijeru tradicionalne dzamije koji bi trebao i u
segmentu dekoracije zidova, ali i drugih povrsina, odrazavati stilske ka-
rekteristike arhitekture ovih objekata. Moderan pristup zastiti slikanih
slojeva u enterijeru tradiconalne dzamije, preme nagem misljenju, nije
adekvatan budud¢i da sustinski mijenja karakter ovih enterijera. To je po-
sebno problemati¢no ako imamo u vidu da je rije¢ o molitvenom, dakle,
sakralnom prostoru koji se kroz legalne sisteme zastite ne samo devastira
u kulturnom pogledu nego i desakralizira. Jedan od najocitijih primjera
ovakvog pristupa zastiti slikanih slojeva u enterijeru islamske sakralne
arhitekture kod nas predstavlja Careva dzamija u Sarajevu koja jasno po-
kazuje $ta su konsekvence ovakvog pristupa.

Pojam ,,moderno®, kao i sintagmu ,,moderna umjetnost™ ne koristimo u smislu periodizacije koji oznacava
stil umjetnosti kraja devetnaestog i pocetka dvadesetog stoljeca vec¢ ga koristimo kao obuhvatni pojam koji
sadrzi sve one umjetnicke forme koje su nastale na raskidu sa tradicionalnim umjetnostima i arhitekturom.

53



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

KLJUCNE RIJECI: principi konzervacije i restauracije, islamska dekorativna
umjetnost, tradicionalna i moderna umjetnost, spomenik kulture

ABSTRACT: The dome mosques, adorning most major settlements, represent
the most significant monuments of Islamic sacred architecture in Bosnia and
Herzegovina. These exceptionally important cultural monuments from the
Ottoman period have, for the most part, preserved their original architectural
form despite the fact that the buildings are several centuries old. However, the
interior décor, that originally adorned walls of the mosques at the time these
were built, has not been preserved. Some of the causes that led to the current
state of our cultural heritage are rooted in the conservation-restoration approach
to the protection of the painted layers deposited on the walls of these buildings.
Namely, the approach mentioned completely disannuls fact that the interior of
a traditional mosque, in terms of decoration and other surfaces as well, should
be reflecting the stylistic characteristics of these buildings’ architecture. In our
opinion, the modern approach to the protection of painted layers in the interior of
a traditional mosque is not an adequate one given that it fundamentally changes
the character of the interior space. It becomes particularly problematic if one
bears in mind that it is a prayer area and therefore a sacred space which, through
legal systems of protection, is being not only culturally devastated, but also
deprived of its sacral spirit. Careva dZamija (The Emperor’s Mosque) in Sarajevo
is one of the most obvious demonstrations of the above said approach to the
protection of painted layers in the interior of Islamic sacred architecture in our
country, and the one which clearly exposes the consequences of this approach.
KEYWORDS: conservation and restoration principles, Islamic decorative
art, traditional and modern art, a cultural monument

MJESTO I ZNACAJ ISLAMSKE DEKORATIVNE

UMJETNOSTI U ENTERIJERU DZAMIJE

»Arhitektura dZzamije, arhitektonski elementi enterijera i dekoracija, ¢ine jedin-
stvo arhitekture, plastike i dekora tradicionalne dzamije. Arhitektonski prostor i de-
koracija ¢ine jedinstvo. Dekoracija je neodvojivi dio toga prostora, ona je nuznost
koja iz njega proizilazi”* Ovo jedinstvo izvire iz ideje jedinstva koji se zasniva na
principu tevhida, temeljnoj ideji islamskog duhovno-religijskog univerzuma, koji
se ostvaruje na specifi¢an nacin u islamskoj arhitekturi, a napose u islamskoj deko-
rativnoj umjetnosti, kako u enterijeru sakralne isto tako i religijske i stambene tra-
dicionalne islamske arhitekture.

Dekoracije koje su zastupljene u enterijeru dzamije sustinski predstavljaju
iste one dekoracije koje nalazimu u stambenim i drugim prostorima enterije-
ra tradicionalne islamske arhitekture. One prekrivaju povrsine svih predmeta i

2 Husref Redzi¢, Islamska umjetnost, Zajednicko izdanje/ Jugoslavija-Beograd, Spektar-Zagreb, Prva knjizevna
komuna Mostar, 1982, str. 19.

54



AMRA HADZIHASANOVIC

arhitektonskih povrsina i predstavljaju jedinstven dekorativni program koji karak-
terizira svaku povrsinu, predmet i umjetninu koji su, kao takvi, dio cjeline islam-
skog umjetnickog univerzuma. Ovim Zelimo naglasiti ¢injenicu da unutar islam-
ske umjetnosti dekoracije ne postoji sustinska razlika izmedu dekoracija zidova i
dekoracija podnih prekrivaca ili, naprimjer, predmeta za svakodnevnu upotrebu.
Drugim rije¢ima, ne postoji ‘islamsko zidno slikarstvo ili dekoracija’ ve¢ isti de-
korativni programi imaju svoju primjenu i na zidovima dzamije kao i na posudu
ili ¢ilimu. Ma gdje primjenjivani ove dekoracije uvijek odrazavaju iste principe,
s tim da se njihove realizacije razlikuju zavisno od materijala, dimenzija i oblika
povrsina koje prekrivaju. Na ovaj nacin ostvaruje se jedinstvo cjeline tradicional-
nog islamskog ambijenta u svim njegovim elementima i vidovima, u svakoj rea-
lizaciji dekoracijskih uzoraka.

Tako se sustinski ne razlikuju dekoracije enterijera sakralne ili bilo koje druge
tradicionalne arhitekture,’ dekoracija enterijera islamskog molitvenog prostora,
medutim, nije istovjetna sa dekoracijama drugih prostora koje mozemo imeno-
vati profanim s obzirom da je veza duhovnosti i umjetnic¢kih formi u ambijentu
dzamije mnogo neposrednija u odnosu na druge prostore. Umjetnicku interven-
ciju u ovom prostoru odlikuje, prije svega, veca paznja koja se posvecuje njihovoj
dekoraciji, a posebno naglasena upotreba kaligrafskih ispisa koji zauzimaju mje-
sto svetih umjetnickih formi prvoga reda. Dakle, kada je rijec¢ o tradicionalnim
islamskim enterijerima, ne moze se re¢i da postoji sustinska razlika u umjetnic-
kom oblikovanju unutar ovih prostora, ve¢ je rije¢ o diferencijaciji koja nastaje
kao rezultat hijerarhije na ¢ijem vrhu stoji molitveni prostor dzamije kao islamski
sveti prostor par excellence.

Zavisno od razli¢itih kulturno-civilizacijskih uslovljenosti, paralelno sa razvojem
islamske kulture i civilizacije, razvile su se brojne forme islamske umjetnosti deko-
racije. Raznolikost i rasko$ umjetnickih realizacija, od kojih su mnoge remek-djela
svjetske likovne umjetnosti, rezultat su razlicitih kulturno-umjetnickih paradigmi
na kojima su ova djela nastajala. Raznolikost ovih dekoracija karakteriziraju razliciti
nacini upotrebe boje, od bijelih zidova bez dekoracije ( ovaj tip mozemo narocito vi-
djeti kod nas u enterijeru stambene arhitekture gdje su zidovi gotovo obavezno bijeli
i bez slikanih dekoracija) pa do bogato kolorisanih zidnih povrsina. S obzirom da
bijela predstavlja jedinstvo svih boja koje nisu manifestirane, bjelina nedekorisanih
zidova simbolizuje ¢istotu, mir i uravnotezenje svih mnogostrukosti pred Jednim
dok intenzivno kolorisane povrsine simbolizuju i predstavljaju zemaljski odraz dze-
netskih stanja. I jedan i drugi dekoracijski pristup imaju jedno isto ishodiste i stoga
na razlicite na¢ine odrazavaju i upu¢uju na istu Stvarnost. “ Ako bjelina simbolizira
jedinstvo nerazlucenih stvarnosti, boje koje su rezultat polarizacije svjetla simboli-
zuju manifestacije Jednoga u mnostvu i ovisnost mnostva o Jednome. Svaka pojedi-
na boja simbol je stanja i napose je svijetlo budu¢i da je bez svjetla ograni¢ena samo

3 Moderni uslovi su gotovo u potpunosti izmijenili tradicionalne ambijente kako sakralne tako i profane arhitek-
ture tako da su samo neke tradicionalne umjetnicke forme prezivjele ali i to samo djelimi¢no. To se ponajprije
odnosi na kaligrafske dekoracije u formi levhi te na tradicionalne ¢ilime i druge tradicionalne predmete koji
nisu izgubili svoju primarnu namjenu u modernim uslovima.

55



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

na tu boju. Ako se za boje kaze da simboliziraju stanja i razine kozmicke egzistencije
onda je bijela simbol Bic¢a koje je pocelo ukupne egzistencije

Dekoracijska paradigma osmanske svete arhitekture karakterizira istovremeno
koristenje i jednog i drugog nacina tretiranja zidnih povrsina $to je svakako u vezi
sa duhovnim znacenjem ovih boja i njihovom simbolizmu. “Ako bijele dzamije ili
dzamije zemljane boje ¢ovjeka podsjec¢a na njegovo siromastvo pred Bozijim Je-
dinstvom a oboje korespondiraju sa duhovnim siromastvom Plemenitog Poslanika
a.s. i aspektom njegove duse koji je povezan sa potpunom predajom i pokornosti
mirom, dostojanstvom i spokojem te grobnim blazenstvom, intenzivno kolorirane
dzamije simboliziraju bogatstvo Bozijeg stvaranja i druge aspekte duse Blagoslov-
ljenog Poslanika a.s. koji su teofanija i odraz beskrajnog bogatstva Bozanske Riznice
koja u svakom trenutku stvara bez ikakvog iscrpljivanja ili ¢ak narusavanja svojih
beskrajnih mogué¢nosti.”

Bez obzira na raznolikost, duhovne poruke koje zrace ova djela pocivaju na jed-
nim i istim, nepromjenjivim principima. Nacin na koji se ovi principi realiziraju
unutar razli¢itih formi islamske umjetnosti dekoracije predstavlja osoben islamski
likovni izraz po kojem se ova umjetnost bitno razlikuje od svake druge umjetnosti i
po kojojem se nedvojbeno moze utvrditi njena izvornost i vjerodostojnost. Specific-
nost islamske dekorativne umjetnosti predstavlja nekoliko karakteristika koji su joj
imanentni bez obzira o kojem umjetni¢kom obliku je rije¢. Dakle, bez obzira dali je
rije¢ o kaligrafiji ili arabeski, o dekoraciji ¢ilima ili posuda, tradicionalnu islamsku
dekoraciju karakterige: anikoni¢nost, geometrijska struktura, matematska priroda,
razrijedenost forme i plosnost ili 2D forma likovnog izraza na dvodimenzionalnim
povrsinama koje nose dekoracije. Plasticne dekoracije koje posjeduju tri dimenzi-
je: duzinu, $irinu i dubinu takoder su apstraktni oblici koji nikada ne imitiraju pri-
rodne oblike i njihova kretanja i potpuno su u skladu sa zabranom predstavljanja
zivih bi¢a kao jednom od malobrojnih $erijatsko-pravnih regula koje se odnose na
islamsku likovnu umjetnost.

Ove karakteristike predstavljaju zajednicke imenitelje ili konstante koje u sebi
sadrzi svaka vjerodostojna forma islamske dekorativne umjetnosti. To je specifi-
¢an dekorativni program koji je nastao na temeljima islamskog nauka ili hikmah
kao djela islamskog duhovnog univerzuma. Porijeklo ovih oblika je nadindividu-
alno, oni su dosli sa daleke ‘druge’ obale univerzalnog postojanja, putem haqiqa-
ha, iz srca same Objave gdje je izvor svake vjerodostojne islamske manifestacije
na ravni ovosvjetovne pojavnosti.® Dakle, iako je rije¢ o umjetnosti, njeni temelji
¢vrsto stoje unutar islamskog nauka i daleko je od svake proizvoljnosti ili indivi-
dualisticke interpretacije koje uglavnom karakteri$e savremeno poimanje umjet-
nosti kao takve. Bez obzira na varijacije, koje su proizvod razli¢itih kulturno-ci-
vilizacijskih uslovljenosti, svaki od ovih umjetnickih oblika ima svoje ishodiste u
islamskoj duhovnosti i predstavljaju neodvojiv dio cjeline tradicionalnog kultur-
no-umjetnickog izraza islama.

4 Seyyed Hossein Nasr, Islamska umjetnost i duhovnost, Lingua Patria, Sarajevo, 2005, str 62, 63.
5 Isto,.63.
6  Seyyed Hossein Nasr, Islamska umjetnost i duhovnost, 20.

56



AMRA HADZIHASANOVIC

Vjerodostojnost interpretacija islamske dekorativne umjetnosti, medutim, mo-
guce je obezbijediti jedino kroz tradicionalne dekorativne obrasce, s obzirom da oni
¢uvaju njihov islamski indentitet u svakom njenom segmentu. Nastali na principima
islamske umjetnosti kao odraz islamske duhovnosti ovi obrasci ¢uvaju autenti¢nost
svake od formi islamske umjetnosti dekoracije potvrdujuci tako njihovu islamsku
bit. Oni predstavljaju osnovne poluge na kojima pocivaju tradicionalne forme islam-
ske dekorativne umjetnosti. Buduc¢i da proizhode iz islamske duhovne tradicije ovi
umjetnicki obrasci osiguravaju preno$enje ili produciranje ideja islamske duhov-
nosti iz njihovih nadformalnih vrela u osjetilne forme. Rije¢ je o formalnom jeziku
predmetne umjetnosti jer izmedu forme i duha postoji stroga uzajamnost. ,Nijedna
umjetnost ne zasluzuje taj epitet ako njena forma napose ne odrazava duhovnu vi-
ziju osobenu za odredenu religiju.“” Dakle epitet islamske ili bilo koje druge umjet-
nosti nije moguce opravdati ako predmentna umjetnicka interpretacija nije nastala
na tradicionalnom umjetnickom obrascu.

Raznolikost umjetnickih obrazaca koji su nastajali na razli¢itim kulturno umjet-
nickim paradigmama zapravo govori o tome da su oni promjenjive kategorije.®
Ono $to je konstanta jesu principi na kojima se temalje sve dok je ta umjetnic-
ka tradicija Ziva. Stoga se vjerodostojnost umjetnickih realizacija moze potvrditi
samo ukoliko su predmetne dekoracije realizirane kroz tradicionalne umjetnicke
obrasce islamske dekorativne umjetnosti u ovom sluc¢aju osmanske. Odstupanje
od ovih obrazaca istovremeno znaci odstupanje od njenih temelnih principa, §to
ima za posljedicu destrukciju ove umjetnosti odnosno devijaciju njenih autentic-
nih umjetnickih formi.

DEVIJACIJE TRADICIONALNIH FORMI ISLAMSKE

UMJETNOSTI DEKORACIJE OSMANSKOG STIL

Tradicionalna osmanska umjetnost dekoracije, koja je nastala u centru Osman-
skog carstva, javlja se i na periferiji kao §to je i Bosna i Hercegovina. Bez obzira na
razlike, kako u raskosi i dometima ove umjetnosti tako i na kulturoloske razlike u
centru carstva u odnosu na periferije, radi se o jednoj umjetnickoj tradiciji. Pojava
osmanske dekorativne umjetnosti, njeno trajanje i nestajanje moralo se na odrede-
ni nacin odraziti i na ovu umjetnost kod nas $to se moze pratiti kroz razlicite sloje-
ve slikanih dekoracija koje su pronadene na objektime osmanske arhitekture u Bo-
sni i Hercegovini. Sve §to se deSavalo sa ovom umjetnickom tradicijom, od dolaska
Osmanlija u Bosnu pa do njihovog odlaska ali i poslije, vidljivo je na ovim dekora-
cijama, bez obzira na mali broj, obim kao i o¢uvanost ovih fragmenata. To se jed-
nako odnosi na period kada se ova umjetnost javlja kod nas kao i na period njene
dekadence, odnosno na razlic¢ite devijacije koje se javljaju kao posljedica prekida i
nestajanja ove umjetnicke tradicije. To je narocito vidljivo na materijalnim ostacima
slikanih dekoracija koji su nastajali u periodu 18.119. i po¢etkom 20. stoljeca. Stilske

7 Titus Burckhardt, Sveta umjetnost na istoku i na zapadu, Tugra, Sarajevo, 2007, str. 6.
8  Tradicionalna islamska umjetnosti dekoracije u cjelini predstavlja skup razlic¢itih umjetnickih tradicija koje su
nastale na razlic¢itim dekoracijskim paradigmama kao $to su osmanska, iranska ili sjevernoafricka na primjer.

57



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

karakteristike tzv. turskog klasicizma, turskog baroka ili rokokoa koje se javljaju u
ovom periodu zapravo predstavljaju pojavu nastalu pod uticajem evropske umjetnosti.

Kako je tradicija osmanske dekorativne umjetnosti prekinuta, ovi uticaji su po-
stali dominantni, tako da mozemo re¢i da su nastali umjetnicki oblici zapravo ne-
tradicionalne umjetnicke realizacije koje su na razlicite na¢ine devijantne u odnosu
na izvorne tradicionalne umjetnicke obrasce. Ove umjetnicke realizacije, tzv. sti-
lovi, u sustini predstavljaju samo razlicite faze degradacije osmanske dekorativne
umjetnosti jer ova umjetnost nije nestala odjednom ve¢ je postepeno odumirala.
Na ostacima ovih dekoracija mozemo pratiti neke sli¢nosti ali i razlike u odnosu
na dekoracije tradicionalne osmanske dekorativne umjetnosti. U pocetku je kori-
$ten slican repertoar motiva ali je na¢in njihove umjetnicke interpretacije znacajno
razli¢it u odnosu na interpretacije istih motiva unutar tradicionalnih umjetnickih
formi. Takoder su prisutne i razlike u koloristickoj obradi i na¢inu komponovanja.
Medutim nove umjetnicke tvorbe nisu u potpunosti odstupale od tradicionalnih
formi s obzirom da su se temeljile na nekim od principa islamske umjetnosti. To se
ponajprije odnosi na princip anikoni¢nosti dok se drugi principi u pravilu ne po-
$tuju. Postivanje principa anikoni¢nosti odnosi se na zabranu slikanja zivih bica,
ljudi i Zivotinja dok su likovne predstave biljaka, najcesce cvjetova i listova izgubile
svoju stilizacijsku formu i u svojoj dekadentnoj fazi predstavljaju u manjoj ili ve¢oj
mjeri realisti¢ne prikaze razlicitih biljnih motiva. Prisutni su takoder i motivi koje
ne nalazimo na dekoracijama tradiconalne osmanske umjetnosti poput stubova sa
kapitelima u vecoj ili manjoj mjeri realisti¢no prikazani pa ¢ak i predtsave panora-
ma svetih gradova Meke i Medine ali i drugi motivi.

Sli¢nu pojavu mozemo pratiti i u Bosni i Hercegovini. Naime razlicite impro-
vizacije na temu islamske dekorativne umjetnosti u sustini predstavljaju razlicite
devijacije u odnosu na izvorne umjetnicke obrasce, bez obzira §to su ovi nastali na
postivanju principa anikonic¢nosti i likovne nepredstavljivosti. Naime, ovaj princip
ni §to se uglavnom previda. Razli¢iti oblici dekorativne umjetnosti koji su nasta-
jali pod uticajem zapadnoevropske umjetnosti posljedica su prekida sa izvornom
osmanskom dekorativhom umjetnos¢u. Zapravo moramo ovome dodati da ,,pre-
kid“ odnosno nestajanje ove umjetnicke tradicije odrazava stanje u centru carstva
ali ne i periferije kao $to je Bosna i Hercegovina. Naime, fragmenti ostataka deko-
racija klasicnog perioda osmanske dekorativne umjetnosti kod nas ukazuje na to
da ova umjetnicka tradicija nikada nije zazivila kod nas bez obzira na podatak da
su desetine slikara-nakasa koji su djelovali u centru osmanskog carstva porijeklom
iz nasih krajeva odnosno iz Bosne.’

Ostaci fragmenata klasi¢ne osmanske dekorativne umjetnosti veoma su rijetki i
dragocjeni egzemplari ove umjetnosti kod nas i nalazimo ih samo u nekim dzami-
jama. Dosada su pronadeni u Aladza dzamiji u Foci, Karadozbegovoj dzamiju u
Mostaru, Ferhadija dzamiji u Sarajevu i Dukatarovoj dzamiji u Livnu. Ovdje ta-
koder spadaju Careva, o kojoj ¢e biti posebno rijeci i Gazi Husref-begova dzamija

9  DPoko Mazali¢, Leksikon umjetnika, Kulturno nasljede, Veselin Maslesa, Sarajevo, 1967.

58



AMRA HADZIHASANOVIC

u Sarajevu'® u kojoj su tek nedavno pronadeni manje fragmenate autenti¢nih zid-
nih dekoracija prilikom njene posljednje obnove 2002 godine. Iako je u posljednjoj
agresiji na nasu zemlju Aladza dzamija potpuno porusena ostala je sacuvana doku-
mentacija o ostacima ovih iznimno znacajnih dekoracija osmanske klasi¢ne deko-
rativne umjetnosti kao i vrijedna publikacija Andreja Andrejevi¢a o ovoj dzamiji."!

Nesto drugacija situacija je u austrougarskom periodu ali su posljedice iste. Os-
likavanje osmanskih dzamija prilikom njihove obnove iz ovog perioda ima odredene
specifi¢nosti i u mnogome se razlikuje od dekoracija nastalih u osmanskom peri-
odu narocito u njenoj posljednjoj fazi. U pravilu su to razliciti slikarski ciklusi koji
su se razlikovali zavisno od autora obnove koji su vrlo ¢esto bili moleri koji nisu
imali doticaja sa ovom tradicijom tako da mozemo re¢i da se u pravilu radi o neuv-
jerljivim umjetni¢kim realizacijama. Takav je slikani sloj iz ovog perioda koji se za-
drzao u Begovoj dzamiji u Sarajevu. Rije¢ o krajnje neuvjerljivim umjetnickim real-
izacijama koje su u cjelosti eliminirane prilikom posljednje obnove ove dzamije sto
smatramo potpuno opravdanim.'? Izuzetak u odredenom smislu predstavlja zidni
dekor Kursumlije dzamije u Maglaju s obzirom da je autor nastojao imitirati tradi-
cionalnu osmansku umjetnost dekoracije u nekim sekvencama ovog dekorativnog
ciklusa $to je u konacnoj realizaciji samo djelimi¢no uspio."

Ostaci dekoracija tradicionalne osmanske dekorativne umjetnosti u Bosni i Her-
cegovini pronadeni su dakle samo u nekoliko dzamija ovog perioda i oni u najvecem
broju sluc¢ajeva predstavlaju najstariji slikani sloj. Naknadno nastali slojevi pred-
stavljaju ostatke razlicitih dekorativnih ciklusa koji u pravilu predstavljaju umjet-
nicke realizacije koje ne mozemo svrstati niti u jednu formu osmanske dekorativne

10 Autor prejekta oslikavanja zidova u enterijesu ove dzamije arhitekta Nihad Babovi¢, vodio se imperativom ,,
jedinsrva stila“ nude¢i rjesenja koja su na tragu tradicionalne osmanske dekorativne umjetnosti, §to je prema
nasem misljenju ispravno ali cjelokupni projeket nije dosljedno do kraja proveden s obzirom da su zadrzane i
dekorativne sekvence iz predhodnih obnova koje prema nasem misljenju ne pripadaju ovom prostoru.

11 Mnogi ¢e redia prije svih stru¢na javnos, da ovo nije mnogo pomoglo u netom zavrsenoj ,,restauraciji odnosno
»rekonstrukeiji“ zidnih dekoracija ove dzamije koja je vodena bez stru¢nog nadzora i bilo kakve stru¢ne
valorizacije. To je porazavajuce pogotovu ako imamo u vidu arhitektonsku vrijednost i simbolicki znacaj ove
dzamije a posebno slikane dekoracije koje predstavljaju remek-djelo osmanske klasi¢ne dekorativne umjetnosti
kod nas po kojoj je uostalom ova dzamija i dobila ime. MozZda je najeksplicitniji izraz stava stru¢ne javnosti o
rekonstrukeiji slikanih dekoracija Aladze dzamije u Fo¢i, objava na fejsbuku istoricara arhitekture i profesora
na IUS-u, Amre Hadzimuhamedovi¢, nekadasnje predsjednice Komisije za o¢uvanje nacionalnih spomenika
Bosne i Hercegovine sa naslovom: “Ko se to izivljava nad restauracijom Aladza dZzamije? Arhitektica se pitala
i dali je restauratorima kao inspiracija posluzila Cecilia Giménez, starica iz $§panjolskog sela Borja s kojom je
cijeli svijet zbijao $ale kada je restaurirala ikonu koja je nakon njene amaterske intervencije postala poznata kao
“monkey Christ”. Na kraju svoj stav o ovom slu¢aju HadZzimuhamedovi¢ poentira pitanjem: Hoce li najljepsa
bosanska dzamija nakon rekonstrukcije biti poznata kao ‘monkey dzamija’?”

12 U prilog tome govori i ¢injenica da ovaj zidni dekor nikada nije prihvacen od savremenika a pogotovu od
stru¢ne javnosti koja ga naziva pezorativno ,, poslasticarski stil, Nihad Cengi¢, Begova dzamija kao djelo um-
jetnosti, Sarajevo Publishing, Sarajevo, 2008, str.52.

13 Ovaj dekor je u potpunosti uklonjen prilikom restauracije ove dzamije koja je zavrSena 2019 godine. Otkrive-
ni slikani slojevi veoma su interesantni za analizu naro¢ito sa stanovista postivanja odnosno odstupanja od
tradicionalne osmanske dekorativne umjetnosti. Najstariji slikani sloj ima u mnogome karakteristike klasi¢ne
osmanske dekorativne umjetnosti ali je po na¢inu pozicioniranja dekorativnih cjelina veoma problematic¢an.
Kur$umlije dZamija u tom smislu predstavlja paradigmati¢an primjer koji pokazuje da najstariji slikani sloj
nije istovjetan tradicionalnim dekoracijama osmanske umjetnosti sto ide u prilog ve¢ iznesenoj tvrdnji da ova
umjetnost zapravo nikada nije zaZivjela kod nas.

59



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

umjetnosti. Radi se o slobodnim umjetnickim kreacijama koje u manjoj ili ve¢oj
mjeri odstupaju od tradicionalnih umjetnickih obrazaca osmanske dekorativne um-
jetnosti klasi¢cnog perioda $to znaci da ova tradicija nikada nije zazivila u Bosni i
Hercegovini. Ostaci dekoracija koje su nastajale u narednim stolje¢ima $to se moze
pratiti ve¢ od kraja sedamnaestog pa sve do pocetka dvadesetog stolje¢a predstavl-
jaju zapravo netradicionalne odnosno moderne umjetnicke realizacije koje na ra-
zlic¢ite nac¢ine odstupaju od tradicinalnih obrazaca osmanske umjetnosti dekoracije
odnosno predstavljaju njihove devijacije.

PRISTUP ZASTITI SLIKANIH SLOJEVA U

ENTERIJERU CAREVE DZAMIJE U SARAJEVU

Pristup restauratorsko-konzervatorskoj zastiti slikanih dekoracija u enterijeru
islamske sakralne arhitekture kao spomenika kulture predstavlja problematiku sta-
ru bezmalo koliko je stara i povjest obnove i zastite ovih objekata. Obnova i zasti-
te zidnih dekoracija islamske sakralne arhitekture odnosi se, u najve¢em djelu, na
ostatke dekoracija razlicitih perioda koje se ne mogu svrstati niti u jednu formu tra-
dicionalne islamske umjetnosti dekoracije. Radi se o slobodnim umjetnickim kre-
acijama koje na razli¢ite na¢ine odstupaju od tradicionalnih umjetnickih obrazaca
islamske dekorativne umjetnosti u formi zidnog slikarstva.

Neadekvatan pristup zastiti slikanih dekoracija islamske sakralne arhitekture kao
spomenika kulture koji je prisutan kako u teoriji tako i u praksi mozemo prepoznati
u vecoj ili manjoj mjeri u gotovo svakom objektu koji je restauriran u Bosni i Herce-
govini do danas. Zapravo ovaj fenomen nikada nije ozbiljno razmatran unutar dje-
latnosti zastite kulturno-historijskog naslijeda ili preciznije reeno on nikada nije
prepoznat kao problem. U tom smislu mozemo izdvojiti posljeratnu obnovu Begove
dzamije u Sarajevu i to samo u mjeri u kojoj je bilo moguce obnoviti ostatke tradi-
cionalne osmanske dekorativne umjetnosti koji su se sacuvali u objektu. Medutim
pristup obnovi i zastiti zidnog dekora ove dzamije u sustini je moderan pristup bu-
dudi da cilj obnove nije bio povratiti autenti¢ni izgled tradicionalne osmanske dza-
mije kao $to je to uostalom slucaj kod manje vise svih dzamija u Bosni i Hercego-
vini. Careva dzamija u Sarajevu, u tom smislu predstavlja jedan od najeklatantnijih
primjera koji jasno pokazuje sta su konsekvence ovakvog pristupa narocito kada
imamo u vidu da je rije¢ molitvenom odnosno sakralnom prostoru.

Careva dzamija spada u najstarije dzamije u Bosni i Hercegovini a najstarija je
dzamija u Sarajevu. Izgradio je Ishak-beg Ishakovi¢ jos u 15. stoljecu ali je ova pr-
vobitna dzamija unistena u svom izvornom obliku. Obnovljena je i u danasnjem
obliku postoji od 1566. godine.

Komisija za o¢uvanje nacionalnih spomenika proglasila je 2004. godine gradi-
teljsku cjelinu Careve dzamije sa Isa-begovom banjom u Sarajevu nacionalnim spo-
menikom Bosne i Hercegovine. Ova odluka se odnosi i na slikane dekoracije, §to
znaci da materijalni ostaci razli¢itih slikanih slojeva koji su se sedimentirali na zid-
nim povr$inama objekta takoder potpadaju pod rezim zastite koji se primjenjuje na
dzamiju kao spomenik kulture a $to je regulirano navedenom odlukom.

60



AMRA HADZIHASANOVIC

Careva dzamija u Srajevu je restaurirana osamdesetih godina proslog stoljeca o
¢emu postoji relevantna dokumentacija u formi Elaborata'. To je veoma vazna ¢i-
njenica narocito ako se ima u vidu mali broj ove vrste dokumentacije kad je rije¢
o restauraciji zidnih dekoracija nasih starih dzamija koje imaju status spomenika
kulture, pogotovu ovog obima.

Opd¢i izgled enterijera karakterizira nekompatibilnost i stilska neujednacenost
slikanih dekoracija, $to u kona¢nom dojmu ostavlja utisak disharmonije i haotic-
nosti §to je potpuno strano ambijentu tradicionalnog enterijera, narocito kad je ri-
je¢ o islamskom molitvenom prostoru. To primjecuje i voditelj projekta restaura-
torsko-konzervatorske zastite, slikar-konzervator Radomir Petrovi¢ u navedenom
Elaboratu: ,Na velikom zidnom platnu vidljivi su razli¢iti periodi zidnih slika, iz
16., 18., 19. veka i 1930. godine. Heterogenost izgleda je opste stanje ostalih zidnih
platana. Velike partije starijeg sloja Zivopisa zauvek su unistene. Mozda ¢e buduca
istrazivanja omoguciti otkrice starijih slojeva slikarstva, a samim time vizuelna di-
sonanca smanjice veliku stilsku razliku razli¢itih perioda.“!* Heterogenost izgleda,
kako to primjecuje autor, rezultat je upravo modernog pristupa zastiti ostataka sli-
kanih dekoracija Cetiri otkrivena slikana sloja. Radi se o dekoracijama koje predstav-
ljaju ne samo razlicite slikane kompozicije ve¢ i potpuno razlicite slikarske planove.
Ove dekoracije nisu u medusobnoj vezi i odnosu niti kompozicijski niti koloristicki
a napose po svojim stilskim karakteristikama. Ovo ima za posljedicu dezintegraciju
u vizuelnom polju $to je potpuno strano enterijeru islamske tradicionalne arhitek-
ture a napose kad je rije¢ o islamskom molitvenom prostoru.

Prvi sloj koji potice iz 16. stoljeca (sl.1.) predstavlja slikarski ciklus ¢iji su ma-
terijalni ostaci pronadeni prilikom posljednjih istraznih konzervatorsko-restaura-
torskih radova o cemu se do tada nije gotovo nista znalo. Na temelju raspolozivih
podataka evidentno je da je ovaj slikani sloj nastao u 16 vijeku. Na ovo ukazuju
kolorit koji ¢ine tamni cinober, tamno plava, svjetlo zelena i sivo bjela boja a na-
rocito njegove stilske karakteristike ,,gusto slikani motivi, na¢in njihovog raspo-
redivanja na zidne povrsine, kao i nacin njihove same stilizacije.“’® Ove slikane
dekoracije su radene u rumi stilu naglasene stilizacije floralnih motiva koja od-
likuje osmansku dekorativnu umjetnost $esnaestog stoljeca.( sl.2. i 3.) Iako se u
Elaboratu o kozervatorsko-restauratorskim radovima naglasava da je ovaj slikani
sloj najznacajniji te da ga je potrebno konzervirati i restaurirati, u dana$njem en-
terijeru Careve dzamije nisu restaurirani niti rekonstruirani svi fragmenata ovog
slikarskog ciklusa. Ovaj slikani sloj, medutim, nije indenti¢an primarnom sloju i
vjerovatno je nastao u drugoj fazi obnove $to potvrduje i podatak o prvoj obnovi

14 Tokom 2019. godine izvreseni su konzervatorsko-restauratorski radovi, odnosno obnova slikanih dekoracija i
kaligrafije u enterijeru ove dZamije $to znaci da sustinski ni$ta nije promijenjeno u odnosu na radove iz osam-
desetih godine proslog stolje¢a.

15 Elaborat, Careva dzamija Sarajevo, Zivopis, Republi¢ki zavod za zaititu spomenika kulture Srbije, Beograd,
Slikarako odjeljenje, Rukovodilac projekta: Radomir Petrovi¢ (slikar-konzervator i istori¢ar umjetnosti), Beo-
grad, 1986. godine, str.1.

16 Andrej Andrejevi¢, “Arhitektura i zidno slikarstvo XVI veka sarajevske Careve dzamije”, Saopstenja, XVIII,
Beograd, 1986, str. 153.

61



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

i
/ Y,

SI.2. Crtezi slikanih dekoracija otkriveni na pozicijama tambura kupole

62



AMRA HADZIHASANOVIC

SI.3. Slikani friz stilizovanih pupoljaka u podnozju kalote iz 16. stolje¢a

ove dzamije jo$ u 16. stoljecu.'” Izveden po uzoru na prvobitni slikani dekor ali
nije indenti¢an s njim §to se moze vidjeti kako po veli¢ini medaljona koji su po-
stavljeni u trompama tako i po njegovoj poziciji $to Andrejevic¢ i sam primjecuje.
Naime, u osmanskim dzamijama ovog perioda na pozicijama sfernih trouglova,
pandantifa u pravilu se nalaze kaligrafski ispisi imena Cetiri halife, §to ovdje nije
slucaj. Ostaci ovih medaljona nisu restaurirani niti su uklonjeni sa njihovih pr-
vobitnih pozicija na pandantifima. U svakom slu¢aju smatramo uputnim istraziti
ovaj slikarski ciklus i izvrsiti uporedna istrazivanja i analogije kako sa ostacima
ovog slikarstva kod nas tako i $ire u regiji cjeloga Balkana.

Drugi slikani sloj tzv. plava faza datira iz 18. stoljeca (sl. 4.) i karakteristi¢an je po
obilato kori$tenoj ultramarin plavoj boji a narocito po slikarstvu koje karakterizira
predstavljacki manir. Naime, doimaju se veoma neuvijerljivo realisticki predstavljeni
motivi stubova sa kapitelima a narocito je neprirodan nacin kako su pozicionirani
na zonama mukarnasa na sjeveroisto¢nom uglu enterijera dzamije. I drugi elemen-
ti ovog slikarskog ciklusa prili¢cno su neuvjerljivi, narocito kada imamo u vidu da
je rije¢ o enterijeru osmanske dzamije koja ima osobenu dekoracijsku paradigmu.
Mimeticki prikaz stubova sa kapitelima, koji dominira u ovom slikarskom ciklusu,
nija samo atipic¢an i neprimjeren osmanskoj dekorativnoj umjetnosti nego uopce nije
imanentan islamskoj dekorativnoj umjetnosti kao takvoj. Sta vise islamska umjet-
nost je upravo prepoznatljiva pa i slavna po svojoj anikoni¢noj prirodii apstraktnom
umjetnickom izrazu koji u svakoj svome autenti¢cnom ocitovanju izbjegava mimezis.
Vrlo je sli¢an i tredi slikani sloj tzv. ‘zelena faza’ koji umjetnic¢ki znatno zaostaje iza
drugog slikanog sloja i on je ovom prilikom u cjelosti uklonjen.

17 Hamdija Kresevljakovi¢, Esnafi i obrti u starom Sarajevu, 1958, str. 183.

63



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

Sl.4. Dekorativne sekvence slikanog sloja iz 18. stoljeca tzv. “plava faza”

Cetvrti slikani sloj koji datira iz 1930. godine predstavlja slikarski ciklus koji ta-
koder nije tipican za islamsku dekorativhu umjetnost. Na ostacima slikanih deko-
racija ovog slikanog sloja takoder je uocljiv manir relistickog predstavljanja. To je
posebno naglaseno na dekoracijama na kojima su realisticki predstavljeni motivi
cvjetova, pupoljaka i listova na pozicijama okvira mihraba. (sl. 5.).

G N\ A o B “ad

SI.5. Slikane dekoracije na poziciji okvira mihraba iz 1930. godine

64



AMRA HADZIHASANOVIC

Zadrzavanje svakog od slikanih slojeva in situ doprinosi heterogenom izgledu i
stvara utisak disharmonije i neravnoteze u vizuelnom polju. Kako ovi slojevi pred-
stavljaju ne samo razlicite slikane kompozicije ve¢ i razlicite slikarske planove svakog
od zatecenih slikanih slojeva, nije moguce na ovaj nacin ostvariti vizuelno jedinstvo
u enterijeru. (Sl 6.17.) Buduci da je islamska umjetnost zapravo umjetnost nasta-
la na integraciji i jedinstvu koja se temelji na principu tevhida, ocigledno je da je u

SlI.6. Pogled na mihrabski zid sa dekoracijama iz 16. i poGetka 20. stoljeca

SI.7. Pogled na dekoracije na zapadnom zidu, ocigledna disharmonija i stilska nekompatibilnost o¢uvanih
elemenata razli¢itih dekorativnih ciklusa in situ

65



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

enterijeru Careve dzamije upravo ovaj princip anuliran. Kao temeljna ideja islam-
ske umjetnosti, ideja tevhida je indikator vjerodostojnosti umjetnickih realizacija
kao i konzervatorsko - restauratorskih intervencija na slikanim dekoracijama. Mo-
zemo slobodno re¢i da je molitveni prostor na ovaj nacin obezduhovljen §to je de
facto posljedica neadekvatnog pristupa restauraciji i konzervaciji slikanih dekoracija.

Ovakav pristup zastiti slikanih dekoracija spomenika kulture nije proizvoljan, na-
protiv, on se tamelji na vaze¢im principima zastite kulturno-historijskog naslijeda i
u tom smislu mozemo re¢i da je legitiman. Ovi principi proizilaze iz medunarodnih
dokumenata o ovoj problematici i predstavljaju moderni pristup zastiti spomenika
kulture koja se znacajno razlikuje od klasi¢ne ili stilske restauracije.

DIFERENCIJA 1 ODNOS KLASICNE I MODERNE

KONZERVATORSKO-RESTAURATORSKE ZASTITE

SLIKANIH DEKORACIJA SPOMENIKA KULTURE

Klasi¢ni pristup restauraciji kulturnih dobara proizasao je iz samog predmeta
restauracije kao djelatnosti koja se bavi popravkom i obnovom spomenika kulture
u svim njegovim segmentima kako fizicke zastite tako i njegovih umjetnickih vri-
jednosti.'* Spomenici kulture kao segment graditeljskog naslijeda velikim dijelom
predstavljaju djela tradicionalne arhitekture i umjetnosti $to je od posebne vaznosti
s obzirom da dzamije koje imaju status spomenika kulture, kao i drugi sakralni
objekti, uglavnom spadaju u ovu kategoriju kulturnih dobara. Klasi¢na restauracija
imala je za cilj jedinstvo stila izvornog arhitektonskog i umjetnickog djela i njegov
integritet. To je znacilo da se restauratorsko-konzervatorska intervencija treba re-
alizirati na nacin da je sama intervencija $to manje uocljiva $to bi omogucilo per-
cepciju zasticenog dobra kao cjelovitog arhitektonskog, odnosno umjetnickog djela.
Ovakva praksa traje do pocetka 19. stoljec¢a kada se napusta klasicna konzervator-
sko-restauratorska zastita spomenika kulture i pocinje era moderne zastite koja daje
primat konzervaciji."

Osnovna karakteristika moderne restauratorsko-konzervatorske zastite naglasa-
va individualisticki pristup zastiti spomenika s jedne strane te s druge konzervaciju
kao metod ocuvanja izvornog stanja spomenika na ustrb restauracije kao metoda
popravljanja. Tako se sukladno modernim teorijama napusta stilska a prevelira
distinktivna restauracija koja postiva stratifikaciju i dokumentarnost arhitektonskih
i umjetnickih slojeva spomenika. Ovakav pristup konzervatorsko-restauratorskoj
zastiti spomenika proizilazi iz poznate Venecijanske povelje o zastiti spomenika iz
1964 godine. Iako ostavlja mogucnosti razli¢itih pristupa, u ovom dokumentu pre-
ovladava moderni pristup zastiti spomenika kulture i njega mozemo smatrati svo-
jevrsnim manifestom moderne konzervatorsko-restauratorske teorije.?’

Moderni pristup ocuvanju i zastiti spomenika kulture koji ukljucuje i slikane
dekoracije kao njegov integralni dio predstavlja veoma slozenu problematiku koja

18 Vijekoslava Sankovi¢-Simcié, Revitalizacija graditeljske bastine, NNP Nasa rije¢ d.o.o., Sarajevo, 2000, str. 18.
19 Isto, str. 19-23.
20 Isto, str. 25.

66



AMRA HADZIHASANOVIC

spomenik kulture tretira sa razlicitih aspekata. Neki od njih za nas su posebno pro-
blemati¢ni pa i sporni narocito sa stanovista kulturnog i sakralnog konteksta kojeg
smo razvili u radu. MoZemo ih svesti na tri osnovna principa i to: princip autentic-
nosti, princip histori¢nosti i princip distinkcije. Princip autenti¢nosti se odnosi na
izvorne vrijednosti spomenika kulture s tim da u modernom pristupu to ukljucuje
i sve nastale intervencije na spomeniku kao rezultat njihove obnove i zastite kroz
vrijeme.”! To implicira da se svaki slikani sloj uklju¢ujudi i restauratorsko-konzer-
vatorske intervencije promatra kao vrijedan doprinos o¢uvanju i zastiti ovih obje-
kata i umjetni¢ckom oblikovanju njihovog enterijera. U praksi to veoma cesto ima
za posljedicu ,, heterogeni izgled zidnih platana® ¢ime se defacto gubi stilska ujed-
nacenost razli¢itih segmenata zidnog dekora kao i jedinstvo stila arhitekture i de-
koracije objekta.

Kad je rije¢ o zidnim dekoracijama jedinstvo stila podrazumijeva prije svega
stilsku ujednacenost i dosljednost svih segmenata dekorativnog ciklusa u objektu
$to isklju¢uje postojanje vise razlicitih dekorativnih planova u istom prostoru. Iz
ovoga proizilazi nuznost da se u procesu valorizacije elimini$u svi oni slikani sloje-
vi pronadeni in situ koji stilski ne prate arhitekturu objekta. U praksi se to najcesce
ne desava iz razloga $to se princip autenti¢nosti kao jedan od temeljnih principa
zatite, razli¢ito razumijeva. Princip autenti¢nosti u modernoj restauratorsko-kon-
zervatorskoj zastiti odnosi se kako na primarni sloj tako i na sve naknadno nastale
slikane slojeve bez obzira da li su oni restauratorsko-konzervatorski u odnosu na
primarni sloj ili su potpuno neovisni slikarski ciklusi. S druge strane klasi¢ni pristup
podrazumjeva jedinstvo stila $to znaci da je potrebno zadrzati onaj sloj koji stilski
odgovara arhitekturi objekta Sto naj¢es¢e odgovara primarnom slikanom sloju dok
se naknadno nastali slojevi mogu, eventualno, prihvatiti i to samo ukoliko su stilski
kompatibilni sa samim objektom.

Princip histori¢nosti kao jedan od principa moderne konzervatorsko-restaura-
torske zastite spomenika podrazumijeva oc¢uvanje slojevitosti razlicitih slikarskih
ciklusa s obzirom da svaki slikani sloj odnosno svaka intervencija na kulturnom
dobru predstavlja svjedoc¢anstvo o odredenom periodu u trajanju spomenika kao
vrijednosti koju treba sacuvati.”? To podrazumijeva davanje autonomije svakom
slikanom sloju s obzirom da je on dokument o odredenom vremenu, stilu i autoru
predmetnih dekoracija. Tako shvacene ove dekoracije se ne dovode u vezu sa izvor-
nim stilom spomenika, odnosno izvorni slikani sloj ima istu vrijednost kao i svi
drugi slojevi jer je fokus stavljen na njihovu dokumentarnost.

Ako su predmet zastite djela tradicionalne umjetnosti, $to je cesto slucaj kad su
u pitanju objekti stari nekoliko stotina godina, onda dolazimo do protivrjecnosti.
Naime, ideje na kojima se temelje tradicionalne umjetnicke forme po svom karak-
teru su nadvremenske i nadindividualne odnosno one su transcendentne po svom
porijeklu i znacenju. Njihove umjetnicke realizacije bitno su odredene ovim ideja-
ma koje se na osjetilnoj ravni realiziraju samo kroz specifi¢cne umjetnicke obrasce.

21 Vjekoslava Sankovi¢-Simci¢, Revitalizacija graditeljske bastine, NNP Nasa rije¢ d.o.o., Sarajevo, 2000, str. 24.
22 Bernard M. Filden, Juka Jokileto, Smjernice za upravljanje podrucjima svjetskog kulturnog naslijeda, Projektor,
Centar za kulturno naslijede, Kotor, 2005, str. 17.

67



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

Tradicionalni umjetnik nije kreator ve¢ prenosioc odredene tradicije $to implicira
da je autorizacija djela tradicionalne umjetnosti sekundarnog znacaja za ova djela.
Moderne umjetnicke forme uvijek proizilaze iz ideja kolektivnog ili pojedina¢nog
ljudskog uma i odnose se na odredene vremenske periode i njihove stilske karak-
teristike kao i na autore pojedinacnih djela koji su takoder odraz svoga vremena.
U sustini postoji osnovna razlika koja se odnosi na tradicionalne i netradicionalne
umjetnicke forme s tim $to se ove druge mogu klasificirati na one koje nose pojedi-
nacne i one koje nose kolektivne ideje.” Stoga je vazno naglasiti da je dokumentar-
na vrijednost i autorizacija djela tradicionalne umjetnosti od sekundarnog znacaja
za ova djela dok je ispravnost interpretacije njihovih izvornih umjetnickih formi
primarna. Preciznije re¢eno autorizacija i datiranje slikanih slojeva u procesu za-
Stite spomenika ima odredenu funkciju ali nije od sustinskog znacaja jer sami po
sebi nisu relevantni ukoliko predmetna djela nisu odraz tradicionalnog stila. Iz tog
razloga se princip histori¢nosti ne moze primjeniti na tradicionalne arhitektonske i
umjetnicke forme kao i na netradicionalne forme koje nose odredene stilske karak-
teristike ukoliko je jedinstvo stila cilj restauracije.

Princip distinkcije kao princip moderne zastite spomenika podrazumijeva ne
samo zadrzavanje svih slikanih slojeva in situ nego i slojevitost umjetnickih inter-
vencija unutar jednog slikanog sloja. Ovo znaci da se restauratorska intervencija
mora razlikovati od izvornika, odnosno cilj restauracije nije o¢uvanje jedinstva um-
jetnickog izraza i stilske kompatibilnosti slikanih partija ve¢ njihova slojevitost kako
bi se izvorni fragment razlikovao od nedostajuceg restauriranog dijela dekoracije.”*
Stavise, materijali koji se koriste u restauraciji treba da budu reverzibilni kako bi se
mogli eventualno ukloniti. Princip distinkcije ima dezintegriraju¢u funkciju buduci
da narusava cjelovitost i unutarnji integritet umjetnickog djela.

U modernom pristupu restauratorsko-konzervatorskoj zastiti spomenika indi-
vidualnost autora je primarna bez obzira da li je djelo tradicionalnog ili netradi-
cionalnog stila.? Stavise restauracija kao umjetnicka intervencija takoder zadobiva
autonomnost jer vie nije metoda popravke izvotnika ve¢ zasebna umjetnicka in-
tervencija koja ima vrijednost zasebnog artefakta sto znaci da i sama restauratorska

23 Razli¢iti stilovi u evropskoj umjetnosti i arhitekturi kao $to su renasansa, barok ili klasicizam predstavljaju um-
jetnicke pokrete koji su se temeljili na idejama nadindividualnog porijeklu, odnosno ove ideje su nadilazole
autore predmetnih umjetnickih realizacija. S druge strane ta su djela istovrmeno bila autorizirana tako da se
moze reci da iako ovi stilovi nisu bili tradicionalni istovremeno nisu ni djela moderne umjetnosti dvadese-
tog stolje¢a a napose postmoderne umjetnosti ¢ije je utemeljenje iskljucivo na ideji autora kao pojedinca.U
tom smislu mozemo konstatirati da su stilovi koji se javljaju u zapadnoevropskoj umjetnosti od renesanse pa
do pojave postmodernemoderne zapravo djela netradicionalne umjetnosti nastali na idejama koje su nadin-
dividualne po porijeklu i znacenju. Ove ideje se, medutim, razlikuju od nadindividualnih ideja tradicionalne
arhitekture i umjetnosti. Bitna razlika jeste u tome $to su djela tradicionalne arhitekture i umjetnosti u vezi sa
transcendentnim idejama koje proizilazi iz njihovih svetih sredista dok su potonyji stilovi od renesanse pa do
postmoderne nastali na raskidu sa transcedencijom.

24 Marko Spiki¢, Konzervirati ili restaurirati?, Filozofski fakultet Sveutilista u Zagrebu, Odsjek za povjest umjetnosti,
2011,, str. 125. http/hrcak.srce.hr/file/156499 (12.11.2022.).

25 Takav je slu¢aj sa odredenim stilovima u zapadnoevropskoj umjetnosti koji su nastali na idejama koje nadilaze
njihove autore ali su njihove realizacije autorizirane, odnosno takoder je naglasena individualna realizacija
predmetnog djela. S druge strane umjetnicke realizacije djela tradicionalne umjetnosti takoder mogu biti au-
torizirana bez obzira $to su njihove ideje nadindividualne.

68



AMRA HADZIHASANOVIC

intervencija sada zadobiva dokumentarnu vrijednost kao svjedocanstvo ‘svoga vre-
mena aliisvoga autora. Intervencija na kulturnom dobru se razumijeva kao autorsko
djelo koje ne samo da treba da se razlikuju od izvornika ve¢ je to nuzno. Zapravo,
ovdje dolazi do sustinskog obrata u odnosu na klasi¢nu, stilsku restauraciju s obzi-
rom da ono $to je bio kvalitet i cilj ove restauracije sada se u novom diskursu razu-
mijeva kao ‘krivotvorenje’ ili ‘plagijat’ Dakle fokus modernog konzervatorsko-re-
stauratorskog pristupa zastiti kulturnog dobra stavljen je na autorizaciju i datiranje
izvornog umjetnickog djela kao i na autorizaciju same restauracije dok klasi¢na re-
stauracija razmatra cjelinu objekta i njenog enterijera odnosno ideju djela i odnosi
se na njegove stilske karakteristike.

AUTENTICNOST I PROBLEM

INTERPRETACIJEUMJETNICKIH OBLIKA

Moderan pristup zastiti kulturno historijskog naslijedu nastao je na matrici koja
je vidljiva unutar historije umjetnosti kao moderne nauke. Svi umjetnicki oblici pro-
matraju se u diskursu njihove periodizacije kao umjetnicke tvorbe nastale u razli¢itim
vremenskim okvirima i na razli¢itim kulturno-umjetnickim paradigmama ukljucuju-
¢iidjela moderne i postmoderne umjetnosti dvadesetog stoljeca ¢iji su autori nosioci
i njihovih ideja i realizacija. Ovaj diskurs promatranja kulturno-umjetnickih doba-
ra stavlja u fokus osobenost individualnog umjetnickog izraza i vremenske okvire u
kojima su djela nastala kao primarne karakteristike $to su parametri koji su znacajni
za djela moderne umjetnosti ali su za djela tradicionalne umjetnosti od sekundarne
vaznosti. Vidjeli smo da autenti¢nost, kao osnovni parameter po kojem se vrednuju
kulturna dobra, moze imati razlicita znacenja zavisno od toga kako ih se posmatra.
Autenti¢nost tradicionalnog umjetnickog djela odnosi se na vjerodostojnost prenese-
nih umjetnickih obrazaca $to implicira da se ne moze davati primat umjetniku s ob-
zirom da je on prenosioc a ne kreator ovih obrazaca. Njegova uloga u realizaciji ovih
djela odnosno, njegov autorski doprinos interpretaciji ovih obrazaca je znacajan ali
nije presudan odnosno on je od sekundarne vaznosti. Moderni pristup konzervator-
sko-restauratorskoj zastiti spomenika medutim uvjek polazi od autora umjetnickih
djela zanemarujuci ¢injenicu da tradicionalni umjetnik “ djeluje pod disciplinom ili
nadahnucem jednog genija koji ga nadilazi”* jer on ne stvara nove ve¢ preuzima zadate
umjetnicke obrasce. Dakle, autenti¢nost tradicionalnog umjetnickog djela odnosi se
na izvorne oblike tradicionalnih umjetnickih formi kao odraz tradicionalnog stila dok
se autenti¢nost modernih, netradicionalnih umjetnickih formi odnosi na umjetnic-
ke tvorbe koje su individualisticke po svom karakteru. Sustinska razlika je u tome $to
tradicionalne forme islamske umjetnosti dekoracije nose i prezentiraju ideje islamske
duhovnosti dok netradicionalne, modrene umjetnicke forme predstavljaju slobodne
umjetnicke realizacije koje su izraz umjetnikove osobnosti. Imajuéi u vidu ¢injenicu
da se ove umjetnicke forme sustinski razlikuju implicira da se pristup njihovom oc¢u-
vanju i zastiti mora razlikovati upravo onako kako se ove forme razlikuju jedna od

26 Frithjof Schuon, O transcendentnom jedinstvu religija, Bemust, Zenica, 1997, str. 71.

69



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

druge. Kako se moderna konzervatorsko-restauratorska zastita temelji na modernoj
kulturno-umjetnickoj paradigmi postavlja se pitanje vjerodostojnosti ovog pristupa
kad su u pitanju umjetnicke realizacije djela tradicionalne umjetnosti.

Iz tog razloga se javlja potreba diferencijacije tradicionalnih i modernih umjet-
nickih oblika unutar djelatnosti zastite kulturnog naslijeda sto je posebno vazno
kada je rije¢ o ostacima islamske dekorativne umjetnosti kao tradicionalne umjet-
nosti. Ove umjetnicke realizacije su integralni dio spomenika kulture koji najcesce
predstavljaju djela tradicionalne arhitekture u ovom slu¢aju tradicionalne dzamije
$to implicira da je prirodno i nuzno sacuvati ne samo njene izvorne arhitektonske
vrijednosti i karakteristike ve¢ isto tako i umjetnicke.

MODERAN PRISTUP RESTAURACI]I

Careva dzamija u Sarajevu predstavlja jedan od najznacajnijih djela osmanske
arhitekture klasi¢nog perioda. Ona je, bez sumnje, djelo tradicionalne arhitekture
ali i umjetnosti, bez obzira na ¢injenicu da se u enterijeru na zidovima ove dzami-
je vise ne nalaze slikane dekoracije koje su je krasile u periodu kada je ova dZzamija
podignuta, odnosno obnovljena polovinom Sesnaestog stoljeca. Bez obzira na ¢i-
njenicu da su otkriveni znacajni dijelovi slikarskog ciklusa primarnog sloja iz Se-
snaestog stoljeca prilikom konzervatorsko-restauratorskih radova u ovoj dzamije
osamdesetih godina proslog stoljeca, ovaj slikani sloj nikada nije vra¢en dzamiji u
cjelini. Medutim, ne moze se re¢i da je pristup zastiti razlicitih slikanih slojeva koji
su se sedimentirali na zidovima ove dzamije nelegitiman ili proizvoljan. Ovakav pri-
stup se temelji na legalnom sistemu zastite kulturno-historijskog naslijeda koji se
zasniva na principima koji su proizasli iz medunarodnih dokumenata koji tretiraju
ovu problematiku, od kojih je najznacajnija Venecijanska povelja iz 1964. godine.

Ovaj pristup se temelji na modernim principima zastite koji proizilaze iz ove po-
velje i znacajno se razlikuju od principa koji su bili vazeci do pocetka dvadesetog sto-
lje¢a a koji predstavljaju klasi¢ni pristup restauraciji i konzervaciji spomenika kulture.
Na primjeru restauracije i konzervacije slikanih dekoracija koje su se sedimentirale na
zidovima Careve dZzamije u Sarajevu nastojali smo ukazati na ¢injenicu da je moder-
ni pristup zastiti ovih kulturnih dobara veoma problemati¢an. Naime, islamska tradi-
cionalna arhitektura, a napose tradicionalna dzamija, temelji se na principu tevhida
odnosno principu jedinstva koji podrazumijeva jedinstvo dekorativnog ciklusa s jed-
ne te jedinstvo arhitekture i dekoracije s druge strane. Ovo jedinstvo podrazumijeva
stilsku ujednacenost svih elemenata dekorativnog ciklusa, odnosno podrazumijeva
jedinstven dekorativni plan. Ovakav nacin dekorisanja gradi ambijent mira, harmo-
nije i ravnoteze, $to je kvalitet od izuzetnog znacaja, napaose kada je rije¢ o molitve-
nom, odnosno svetom prostoru, kakav je bez sumnje enterijer tradicionalne dzamije.

Moderni pristup restauraciji slikanih dekoracija s druge strane podrazumijeva za-
drzavanje materijalnih ostataka slikanih dekoracija iz razli¢itih perioda od kojih svaki
predstavlja zaseban slikarski plan $to ima za posljedicu heterogeni izgleda enterijera
dzamije. Na ovaj nacin molitveni prostor dzamije gubi svoje temeljne karakteristike
odnosno, enterijer tradicionalne dzamije se kulturno devastira ali i desakralizira.

70



AMRA HADZIHASANOVIC

Na primjeru Careve dzamije jasno se pokazuje da moderan pristup restaurator-
sko-konzervatorskoj zastiti kulturnih dobara koja spadaju u djela tradicionalne ar-
hitekture i umjetnosti nije adekvatan te je potrebno vratiti se klasi¢noj restauraciji.
Ovakav pristup nije nuzan samo kada je rije¢ o tradicionalnoj arhitekturi i umjetnosti
vec¢io drugim kulturnim dobrima ukoliko je jedinstvo stila cilj restauratorsko-kon-
zervatorske zastite. Venecijanska povelja, kao platforma na kojoj su nastali modeni
principi zastite, ne iskljucuje u potpunosti klasi¢ne principe zastite kulturnih dobara
buduci da istovremeno afirmira i jedinstvo stila kao jedan od legitimnih ciljeva kon-
zervatorsko-restauratorske zastite spomenika. U tom smislu smatramo potrebnim
i nuznim reafirmirati klasi¢ne principe zastite spomenika kulture, napose kada je
rije¢ o tradicionalnoj arhitekturi i umjetnosti, $to smo pokazali upravo na primje-
ru Careve dzamije u Sarajevu, koja je paradigmatic¢an primjer pograsnog pristupa
zastiti i prezentaciji razli¢itih slikanih slojeva u enterijeru tradicionalne dzamije.

71



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

POST SCRIPTUM

Za temu kojom smo se bavili u radu veoma je indikativan slucaj obnove katedra-
le Notre Dame u Parizu koja je devastirana prilikom pozara koji se desio u aprilu
2018. godine. Nakon tragi¢nog dogadaja koji je unistio veliki dio korpusa gradevine
gdje je najvise stradao krov, stru¢ni tim zaduZen za obnovu posjetio je predsjedni-
ka Francuske Emmanuela Macrona. Tom prilikom je objavljena vijest, koju su pre-
nijele gotovo sve svjetske agencije, da je stav stru¢nog tima da se prilikom obnove
»postuju doprinosi svih generacija “ odrzavanju i zastiti ovog zdanja kroz njegovu
povjest. Nakon toga se oglasio i sam predsjednik Macron koji je zatrazio ,,kreativhu
obnovu” koju je nazvao savezom tradicije i modernosti i okarakterisao kao ,,hra-
brost punu postovanja”. Ti slogani su podstakli takmicarski duh na arhitektonskom
konkursu koji je vlada raspisala a koji je rezultirao prijedlozima koji su pristup re-
stauraciji pariske katedrale ,,rastegli“ do neslucenih granica. Naime, vjerovali ili ne
jedna od ideja je ona arhitekte Vincenta Callebauta koji predlaze da se na krovu
obnovljenje crkve izgradi vrt, u kojem bi se godi$nje ubiralo oko 20 tona voca i po-
vréa, dok stokholmski arhitektonski ured Ulfa Mejergrena predlaze izgradnju baze-
na na krovu, pri ¢emu bi crkveni toranj imao i funkciju vodoskoka. Nevjerovatno!

Iako je o tom pitanju pokrenuta javna rasprava i pri tome je posljednju rije¢ ima-
la francuska vlada koja je u konacnici odbacila navedene prijedloge ostaje ¢injeni-
ca da su takva rjeSenja uopce mogla biti predlozena a zatim i razmatrana. Pri tome
nije bez znacaja i ¢injenica da su ankete o ovom pitanju pokazale da je tek 53 posto
stanovni$tva smatralo da se katedrali traba vratiti njen autenticni izgled.

Treba li re¢i da je katedrala Notr Dam spomenik nulte kategorije koja je od ne-
procjenjive vrijednosti kako za Francusku tako i za cjelokupno kulturno naslijede
svijeta. S druge strane katedrala je kao takva, bez konkurencije najznacajnije arhitek-
tonsko zdanje u cjelokupnoj arhitektonskoj bastini zapadne Evrope. I na kraju i pre-
ma na$em misljenju i najvaznije, katedrala je najvjerodostojniji i najljepsi reprezent
i arthitektonski izraz kr§¢anskoga duha Evrope od izuzetnog simbolickog znacaja i
znacenja. Da je to tako pokazuje trend ponovne izgradnje i vracanje na arhitekton-
ske obrasce srednjovjekovne katedrala u novije vrijeme prije svega u Americialiiu
drugim djelovima svijeta, $to je ¢injenica koja govori sama za sebe.

U svjetlu problematike kojom smo se bavili u radu vazno je naglasiti da je ka-
tedrala reprezent tradicionalne arhitekture $to znaci da ona nije nastala na matrici
moderne arhitekture kao odraz individualistickog i antopocentri¢cnog duha Moder-
ne. Njena ishodista predstavljaju sveta vrela kr§¢anskog duhovno-religijskog uni-
verzuma koji se u arhitektonskim formama realiziraju kroz narocite arhitektonske
obrasce koji su po svom znacaju i znacenju nadvremenski i nadindividualni. Upravo
stoga $to dolaze iz samih vrela kr§¢anske duhovnosti ovi obrasci su kadri prenjeti
ideje krs¢anske duhovne poruke na njneposredniji nacin. Da je ljepota ovih zdanja
nadvremenska i nadosobna najbolje govori ¢injenica da su srednjovjekovne kate-
drale isto tako lijepe danas kao $to su bile i u vremenima kada su nastajale i istovre-
meno su lijepe nama kao $to su bile lijepe i brojnim generacijama prije nas. O tome

72



AMRA HADZIHASANOVIC

govori i ¢injenica da su katedrale najposjecenija arhitektonska zdanja na zapadu i
nezaobilazne tacke u turistickoj ponudi ovih destinacija.

Dovoditi u pitanje rekonstrukciju izvornih arhitektonskih formi pa ¢ak rasprav-
ljati o prenamjeni ovih imanentno sakralnih objekata ¢ija primarna funkcija nije iz-
mjenjena, ne samo da predstavlja kulturnu devastacija ovih zdanja ve¢ i njihovu o¢i-
glednu desakralizacija. Zapravo ovaj primjer jasno pokazuje da je moderni ¢ovjek,
¢ovjek posvemasnje smusenosti i zaborava koji nije izgubio samo svijest o svojim
duhovnim ishodistima ve¢ je to covjek koji pocinje gubiti i sposobnosti elementar-
nog logickog rasudivanja.

Ovakav razvoj dogadaja samo neupuc¢enima moze izgledati iznenadujuci. No
prateci razvoj problematike zastite kulturno-historijskog naslijeda kao djelatnosti
jasno je da se ovakav pristup obnovi zapravo mogao i o¢ekivati. Naime, stav struc-
nog tima, da se prilikom obnove katedrale Notre Dame mora postovati ,, doprinose
svih generacija“ zapravo ukazuje da je cilj obnove ocuvati sve promjene koje su se
desile kao rezultat odrzavanja ovog spomenika do danas. Odnosno, fokus ovakvog
pristupa obnovi nije na dosljednom postivanju arhitektonskog obrasca tradicional-
ne srednjovjekovne katedrale ve¢ i na razli¢itim intervencijama kao zbiru svih ob-
nova i popravki u trajanju ovog spomenika do danas ukljuc¢uju¢i i potpuno nova
arhitektonska rjesenja obnove destruiranih djelova korpusa katedrale. Rije¢ je o au-
torizaciji restauracije odnosno o potpuno neovisnoj arhitektonskoj kreacija koja ne
samo da mjenja izvornu formu spomenika ve¢ u odredenom smislu mjenja i njenu
primarnu namjenu. Ne ulaze¢i dublje u ovu problematiku vazno je re¢i da ovakav
stav proizilazi iz modernih principa zastite o kojima smo raspravljali u radu a koji
de facto pojam autenti¢nosti prosiruje sa tradicionalnih arhitektonskih formi na
razlicite restauratorsko-konzervatorske intervencije na spomeniku ne dovodec¢i ih
u kauzalnu vezu. Drugim rje¢ima ove intervencije se posmatraju kao vrijednost po
sebi bez obzira da li su kompatibilne tradicionalnoj arhitektonskoj formi katedrale
odnosno ne vodeci racuna o jedinstvu stila. To $to je razvoj dogadaja doveo stvar
do neslu¢enih granica nije tek pitanje stava stru¢njaka angaziranih u ovoj obnovi a
pogotovu nije li¢ni stav samoga predsjednika Makrona ve¢ logi¢na posljedica ,,ra-
zvoja“ problematike zastite spomenika kulture u savremenom svijetu.

Slucaj obnove katedrale Notre Dame daje veoma ilustrativan odgovor na pita-
nje: ,,Sta su konsekvenca modernog pristupa zastiti spomenika kulture ? iz naslova
ovog rada. Medutim, ovaj odgovor nas zapravo dovodi do sustinskog pitanja a to je:
,Sta mi zapravo $titimo* ?

I na kraju ukoliko stvari zaista krenu po zlu, $to ocigledno ne mozemo iskljuci-
ti, nece vise biti pitanje kako ve¢ da li ¢emo uopste imati sta Stititi u buduénosti sa
ovakvom perspektivom?

73



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

ZAKLIUGAK

Na primjeru Careve dzamije jasno se pokazuje da moderan pristup restaurator-
sko-konzervatorskoj zastiti kulturnih dobara koja spadaju u djela tradicionalne ar-
hitekture i umjetnosti nije adekvatan te je potrebno vratiti se klasi¢noj restauraciji.
Ovakav pristup nije nuzan samo kada je rijec o tradicionalnoj arhitekturi i umjetnosti
vec¢io drugim kulturnim dobrima ukoliko je jedinstvo stila cilj restauratorsko-kon-
zervatorske zastite. Venecijanska povelja, kao platforma na kojoj su nastali modeni
principi zastite, ne iskljucuje u potpunosti klasi¢ne principe zastite kulturnih dobara
buduci da istovremeno afirmira i jedinstvo stila kao jedan od legitimnih ciljeva kon-
zervatorsko-restauratorske zastite spomenika. U tom smislu smatramo potrebnim
i nuznim reafirmirati klasi¢ne principe zastite spomenika kulture, napose kada je
rije¢ o tradicionalnoj arhitekturi i umjetnosti, sto smo pokazali upravo na primje-
ru Careve dzamije u Sarajevu, koja je paradigmatican primjer pograsnog pristupa
zadtiti i prezentaciji razlicitih slikanih slojeva u enterijeru tradicionalne dzamije.

74



AMRA HADZIHASANOVIC
SUMMERY

The case of Careva dZamija (The Emperor’s Mosque) clearly reveals that the
modern approach to restoration and conservation protection of cultural heritage
which are examples of traditional architecture and art is inadequate and that more
classical restoration principles should be applied. This is necessary not only in cases
of traditional architecture and art but also for other cultural goods, should we aim to
achieve the unity of style as the goal of restoration-conservation protection. The Venice
Charter, the platform nursing modern principles of protection, does not completely
exclude the classic principles of protection of cultural assets, given that the Charter all
together affirms the unity of style as one of the legitimate goals of conservation and
restoration in the protection of monuments. In this sense, we consider it necessary to
reaffirm the classical principles of the protection of monuments of culture, especially
in the works on traditional architecture and art, as we have pointed out thoroughly
through the example of the Emperor’s Mosque in Sarajevo, having it as a paradigmatic
example of an erroneous approach to the protection and presentation of different
painted layers in the interior of a traditional mosque.

75



PRILOZI ZA PROUCAVANJE HISTORIJE SARAJEVA

76

LITERATURA

10.

11.
12.

Andrejevi¢, Andrej, “Arhitektura i zidno slikarstvo XVI veka sarajevske Careve
dzamije”, Saopstenja, XVIII , Beograd, 1986.

Burckhardt, Titus, Sveta umjetnost na istoku i na zapadu, Tugra, Sarajevo, 2007.
Cengi¢, Nihad, Begova dZamija kao djelo umjetnosti, Sarajevo Publishing,
Sarajevo, 2008.

Elaborat, Careva dZamija Sarajevo, Zivopis, Republi¢ki zavod za zaititu
spomenika kulture Srbije, Beograd, Slikarako odjeljenje, Rukovodilac projekta:
Radomir Petrovi¢ (slikar-konzervator i istoricar umjetnosti), Beograd, 1986.
Filden, Bernard M., Jokileto, Juka, Smjernice za upravljanje podrucjima svjetskog
kulturnog naslijeda, Projektor - Centar za kulturno naslijede, Kotor, 2005.
Kresevljakovi¢, Hamdija, Esnafi i obrti u starom Sarajevu, JU Muzej Sarajeva,
Sarajevo, 1958.

Mazali¢, Doko, Leksikon umjetnika, Kulturno nasljede, Veselin Maslesa,
Sarajevo, 1967.

Nasr, Seyyed Hossein, Islamska umjetnost i duhovnost, Lingua Patria, Sarajevo,
2005.

Redzi¢, Husref, Islamska umjetnost, Zajednicko izdanje/ Jugoslavija-Beograd,
Spektar-Zagreb, Prva knjizevna komuna-Mostar, 1982.

Sankovi¢-Simci¢, Vjekoslava, Revitalizacija graditeljske bastine, NNP Nasa
rije¢ d.o.o0., Sarajevo, 2000.

Schuon, Frithjof, O transcendentnom jedinstvu religija, Bemust, Zenica, 1997.
Spiki¢, Marko, Konzervirati ili restaurirati?, Filozofski fakultet Sveucilista u
Zagrebu, Odsjek za povjest umjetnosti, 2011.



